# \* Commentaites du 13 février 2013 \*



# Les exégeses de Mme Marie-Noëlle Thabut

A propos de Marie-Noëlle Thabut : elle a fait des études de droit, puis d'exégèse. Elle s'est beaucoup investie dans la pastorale liturgique et l'initiation biblique, à travers des cours, des conférences et des voyages en Terre sainte. Elle est surtout connue du grand public grâce à ses émissions sur Radio Notre-Dame, ses commentaires dans Magnificat et son grand ouvrage sur les années liturgiques, L'intelligence des Écritures, pour comprendre la parole

de Dieu chaque dimanche en paroisse, paru chez Soceval.

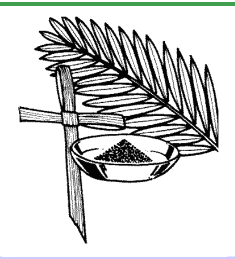
#### Mercredi des Cendres, Années ABC:

# » Ton père voit ce que tu fais dans le secret «



#### 1. Les textes de ce dimanche

- 1. Jl 2, 12-18
- 2. Ps 50, 3-4, 5-6ab, 12-13, 14.17
- 3. 2 Co 5, 20-21; 6, 1-2



#### 1. PREMIER TEXTE : JI 2, 12-18

#### Livre de Joël

#### 2

- Parole du Seigneur :

  « Revenez à moi de tout votre cœur,
  dans le jeûne, les larmes et le deuil ! »
- Déchirez vos cœurs et non pas vos vêtements, et revenez au Seigneur votre Dieu, car il est tendre et miséricordieux, lent à la colère et plein d'amour, renonçant au châtiment.
- 14 Qui sait ? Il pourrait revenir, il pourrait renoncer au châtiment, et vous combler de ses bienfaits : ainsi vous pourrez offrir un sacrifice au Seigneur votre Dieu.
- Sonnez de la trompette dans Jérusalem : prescrivez un jeûne sacré, annoncez une solennité,
- réunissez le peuple, tenez une assemblée sainte, rassemblez les anciens, réunissez petits enfants et nourrissons!

  Que le jeune époux sorte de sa maison, que la jeune mariée quitte sa chambre!
- 17 Entre le portail et l'autel, les prêtres, ministres du Seigneur, iront pleurer et diront : « Pitié, Seigneur, pour ton peuple, n'expose pas ceux qui t'appartiennent à l'insulte et aux moqueries des païens ! Faudra-t-il qu'on dise : 'Où donc est leur Dieu ?' »
- Et le Seigneur s'est ému en faveur de son pays, il a eu pitié de son peuple.

# PREMIÈRE LECTURE - l'exégèse de Mme Thabut : JI 2, 12-18

Le livre du prophète Joël est très court (moins de quatre-vingts versets répartis en quatre chapitres). Trois thèmes s'entremêlent constamment : la perspective de fléaux terrifiants (dont on ne sait s'ils sont réels ou supposés), des appels vibrants au jeûne et è la conversion, et l'annonce du salut accordé par Dieu. C'est le deuxième thème qui nous est proposé ici pour l'entrée en carême.

L'appel à la conversion débute de manière très solennelle par la formule *parole du Seigneur* qui, comme toujours chez les prophètes, invite à prendre très au sérieux ce qui va suivre. Et ce qui suit, c'est le mot : « *revenez* » qui est le grand mot du langage pénitentiel. Dieu dit à son peuple : « *Revenez vers moi* » et le peuple supplie son Dieu : « *Reviens* », c'est-à-dire : « *Accorde-nous ton pardon.* » C'est un vocabulaire que nous connaissons bien, dans le psaume 70 (80) par exemple : « *Berger d'Israël, écoute... Réveille ta vaillance et viens nous sauver... Dieu de l'univers, reviens... Dieu, fais-nous revenir ; que ton visage s'éclaire et nous serons sauvés. »* 

Ce retour vers Dieu doit se faire « dans le jeûne, les larmes et le seuil ! » ; c'est là encore une expression consacrée. Mais les prophètes ont toujours appris au peuple à ne pas se contenter de manifestations extérieures. Joël n'y manque pas : « Déchirez vos cœurs et non pas vos vêtements, et revenez au Seigneur votre Dieu. » Déjà le premier Isaïe insistait : « Vos solennités, je les déteste (dit Dieu), elles me sont un fardeau, je suis las de les supporter. Quand vous étendez les mains, je me voile les yeux, vous avez beau multiplier les prières, je n'écoute pas : vos mains sont pleines de sang. Lavez-vous, purifiezvous. Ôtez de ma vue vos actions mauvaises, cessez de faire le mal. Apprenez à faire le bien, cherchez la justice... » (Is 1, 14-17). Plus tard, le troisième Isaïe reprend ce thème avec force : « Vous ne jeûnez pas comme il convient en un jour où vous voulez faire entendre là-haut votre voix. Doit-il être comme cela le jeûne que je préfère, le jour où l'homme s'humilie ? S'agit-il de courber la tête comme un jonc, d'étaler en litière sac et cendre ?... Le jeûne que je préfère, n'est-ce pas ceci : dénouer les liens provenant de la méchanceté, détacher les courroies du joug, renvoyer libres ceux qui ployaient, bref, que vous mettiez en pièces tous les jougs ! N'est-ce pas partager ton pain avec l'affamé ? Et encore : les pauvres sans abri, tu les hébergeras, si tu vois quelqu'un nu, tu le couvriras : devant celui qui est ta propre chair, tu ne te déroberas pas. Alors ta lumière poindra comme l'aurore, et ton rétablissement s'opérera très vite. Ta justice marchera devant toi et la gloire du Seigneur sera ton arrière-garde. Alors tu appelleras et le Seigneur répondra, tu héleras et il dira: "Me voici!" » (Is 58, 5-9). Et le psaume 50/51 exprime dans une image particulièrement suggestive ce qu'est la véritable conversion, lorsqu'il affirme : « Le sacrifice qui plaît à Dieu, c'est un esprit broyé, tu ne repousse pas, ô mon Dieu, un cœur brisé et broyé. » Ceux qui ont li Ézéchiel savent ce que veut dire ici le psalmiste : il faut briser nos cœurs de pierre pour qu'apparaisse enfin le cœur de chair. Joël est bien dans cette ligne quand il écrit : « Déchirez vos cœurs et non pas vos vêtements. »

Tous ces efforts de jeûne et de conversions avaient pour but, apparemment, sous la plume de Joël, d'échapper à un châtiment mérité : « Revenez au Seigneur votre Dieu, car il est tendre et miséricordieux... Qui sait ? Il pourrait revenir, il pourrait renoncer au châtiment...

Pitié, Seigneur, pour ton peuple, n'expose pas ceux qui t'appartiennent à l'insulte et aux moqueries des païens! Faudra-t-il qu'on dise: "Où donc est leur Dieu? '» Et Joël termine sa harangue en annonçant déjà le pardon accordé: la traduction liturgique dit: « Le Seigneur s'est ému en faveur de son pays, il a eu pitié de son peuple », mais le texte original est encore plus fort: « Le Seigneur déborde de zèle pour son pays, il a pitié de son peuple. »

Il restera à découvrir que cette douce pitié de Dieu est pour tous les hommes et ce sera le rôle du livre de Jonas. Curieusement, d'ailleurs, on découvre une très grande parenté entre les deux livres. Dans un style haut en couleurs, la fable de Jonas raconte la conversion de Ninive, la ville impie : « Jonas avait à peine marché une journée en proférant cet oracle : " Encore quarante jours et Ninive sera mise sens dessus dessous ", que déjà ses habitants croyaient en Dieu. Ils proclamèrent un jeûne et se revêtirent de sacs, des grands jusqu'aux petits. La nouvelle parvint au roi de Ninive. Il se leva de son trône, fit glisser sa robe royale, se couvrit d'un sac, s'assit sur la cendre, proclama l'état d'alerte et fit annoncer dans Ninive : " Par décret du roi et de son gouvernement, interdiction est faite aux hommes et aux bêtes, au gros et au petit bétail, de goûter à quoi que ce soit ; interdiction est faite de paître et interdiction est faite de boire de l'eau. Hommes et bêtes se couvriront de sacs et ils invoqueront Dieu avec force. Chacun se convertira de son mauvais chemin et de la violence qui reste attachée à ses mains. Qui sait ! Peut-être Dieu se ravisera-t-il, reviendrat-il sur sa décision et retirera-t-il sa menace ; ainsi nous ne périrons pas. " Dieu vit leur réaction : ils revenaient de leur mauvais chemin. Aussi revint-il sur sa décision de leur faire le mal qu'il leur avait annoncé » (Jon 3, 4-10). Le secret de Dieu, c'est qu'il « déborde de zèle », comme dit Joël, pour tous les hommes, y compris pour ces mécréants de Ninivites.

Quelques siècles plus tard, Paul dira : « En ceci Dieu prouve son amour envers nous : Christ est mort pour nous alors que nous étions encore pécheurs » (Rm 5, 8).

PSAUME: Ps 50, 3-4, 5-6ab, 12-13, 14.17

#### Psaume 50

R/ Donne-nous, Seigneur, un cœur nouveau, mets en nous, Seigneur, un esprit nouveau.

- 03 Pitié pour moi, mon Die<u>u</u>, dans ton amour, selon ta grande miséricorde, eff<u>a</u>ce mon péché.
- 04 Lave-moi tout entier de ma faute, purifie-moi de mon offense.
- 05 Oui, je conn<u>a</u>is mon péché, ma faute est toujo<u>u</u>rs devant moi.
- 6a Contre toi, et toi seul, j'ai péché,
- 6b ce qui est mal à tes yeux, je l'ai fait.
- 12 Crée en moi un cœur p<u>u</u>r, ô mon Dieu, renouvelle et raffermis au fond de m<u>o</u>i mon esprit.
- 13 Ne me chasse pas loin de ta face, ne me reprends pas ton esprit saint.

14 Rends-moi la <u>jo</u>ie d'être sauvé ; que l'esprit génére<u>u</u>x me soutienne. 17 Seigneur, o<u>u</u>vre mes lèvres, et ma bouche annoncer<u>a</u> ta louange.

## PSAUME - L'exégèse de Mme Thabut : Ps 50, 3-4, 5-6ab, 12-13, 14.17

« Pitié pour moi, mon Dieu, dans ton amour, selon ta grande miséricorde, efface mon péché. Lave-moi tout entier de ma faute, purifie-moi de mon offense. » Le peuple d'Israël est en pleine célébration pénitentielle au Temple de Jérusalem. Il se reconnaît pécheur, mais il sait aussi l'inépuisable miséricorde de Dieu. Et d'ailleurs, s'il est réuni pour demander pardon, c'est parce qu'il sait d'avance que le pardon est déjà accordé.

Cela avait été, rappelez-vous, la grande découverte du roi David : David avait fait venir au palais sa jolie voisine, Bethsabée ; (au passage, il ne faut pas oublier de préciser qu'elle était mariée avec un officier, Urie, qui était à ce moment-là en campagne). C'est d'ailleurs bien grâce à son absence que David avait pu convoquer la jeune femme au palais ! Quelques jours plus tard, Bethsabée avait fait dire à David qu'elle attendait un enfant de lui. Et, à ce moment-là, David avait organisé la mort au champ d'honneur du mari trompé pour pouvoir s'approprier définitivement sa femme et l'enfant qu'elle portait.

Or, et c'est là l'inattendu de Dieu, quand le prophète Nathan était allé trouver David, il n'avait pas d'abord cherché à obtenir de lui une parole de repentir, il avait commencé par lui rappeler tous les dons de Dieu et lui annoncer le pardon, avant même que David ait eu le temps de faire le moindre aveu. (2 S 12). Il lui avait dit en substance : « Regarde tout ce que Dieu t'a donné... eh bien, sais-tu, il est prêt à te donner encore tout ce que tu voudras !»

Et, mille fois au cours de son histoire, Israël a pu vérifier que Dieu est vraiment « le Seigneur miséricordieux et bienveillant, lent à la colère, plein de fidélité et de loyauté » selon la révélation de lui-même qu'il a faite à Moïse dans le désert (Ex 34, 6).

Les prophètes, eux aussi, ont répercuté cette annonce et les quelques versets du psaume que nous venons d'entendre sont pleins de paroles d'Isaïe et d'Ezéchiel. Isaïe, par exemple : « Moi, Dieu, je suis tel que j'efface, par égard pour moi, tes révoltes, que je ne garde pas tes fautes en mémoire » (Is 43, 25) ; ou encore « J'ai effacé comme un nuage tes révoltes, comme une nuée tes fautes ; reviens à moi, car je t'ai racheté » (Is 44, 22).

Cette annonce de la gratuité du pardon de Dieu nous surprend parfois : cela paraît trop beau, peut-être ; pour certains, même, cela semble injuste : si tout est pardonnable, à quoi bon faire des efforts ?

C'est oublier un peu vite, peut-être, que nous avons tous sans exception besoin de la miséricorde de Dieu ; ne nous en plaignons donc pas ! Et ne nous étonnons pas que Dieu nous surprenne, puisque, comme dit Isaïe, « *les pensées de Dieu ne sont pas nos pensées* ». Et justement, Isaïe précise que c'est en matière de pardon que Dieu nous surprend le plus.

Cela nous renvoie à la phrase de Jésus dans la parabole des ouvriers de la onzième heure : « *Ne m'est-il pas permis de faire ce que je veux de mon bien ? Ou alors ton œil est-il mauvais parce que je suis bon ?* » (Mt 20, 15).

On peut penser aussi à la parabole de l'enfant prodigue (Luc 15) : lorsqu'il revient chez son père, pour des motifs pourtant pas très nobles, Jésus met sur ses lèvres une phrase du psaume 50 : « *Contre toi et toi seul j'ai péché* », et cette simple phrase renoue le lien que le jeune homme ingrat avait cassé.

Face à cette annonce toujours renouvelée de la miséricorde de Dieu, le peuple d'Israël, parce que c'est lui qui parle ici comme dans tous les psaumes, se reconnaît pécheur : l'aveu n'est pas détaillé, il ne l'est jamais dans les psaumes de pénitence ; mais le plus important est dit dans cette supplication « pitié pour moi, mon Dieu, dans ton amour, selon ta grande miséricorde, efface mon péché ... ». Et Dieu qui est toute miséricorde, c'est-à-dire comme aimanté par la misère, n'attend rien d'autre que cette simple reconnaissance de notre pauvreté. Vous savez d'ailleurs, que le mot pitié est de la même racine que le mot « aumône » : littéralement, nous sommes des mendiants devant Dieu.

Alors il ne nous reste qu'une chose à faire : remercier tout simplement pour ce pardon accordé en permanence ; la louange que le peuple d'Israël adresse à son Dieu, c'est sa reconnaissance pour la profusion des dons et des pardons dont il a été comblé depuis le début de son histoire. Ce qui montre bien que la prière la plus importante dans une célébration pénitentielle, c'est la parole de reconnaissance des dons et pardons de Dieu : il faut commencer par le contempler, lui, et après, cette contemplation nous ayant révélé le décalage entre lui et nous, nous pouvons nous reconnaître pécheurs. Notre rituel de la réconciliation le dit bien dans son introduction : « nous confessons l'amour de Dieu en même temps que notre péché ».

Et le chant de reconnaissance jaillira tout seul de nos lèvres, il suffit de laisser Dieu nous ouvrir le cœur : « Seigneur, ouvre mes lèvres et ma bouche annoncera ta louange » ; certains ont reconnu ici la première phrase de la Liturgie des Heures, chaque matin ; effectivement, elle est tirée du psaume 50. À elle seule, elle est toute une leçon : la louange, la reconnaissance ne peuvent naître en nous que si Dieu ouvre nos cœurs et nos lèvres. Saint Paul le dit autrement : « C'est l'Esprit qui parle à notre esprit et dit en nous Abba, Père... »

Cela fait irrésistiblement penser à un geste de Jésus, dans l'évangile de Marc : la guérison d'un sourd-muet ; touchant ses oreilles et sa langue, Jésus avait dit « Effétah », ce qui veut dire « Ouvre-toi ». Et alors, spontanément, ceux qui étaient là avaient appliqué à Jésus une phrase que la Bible réservait à Dieu : « Il fait entendre les sourds et parler les muets ». (cf. Is 35, 5-6). Encore aujourd'hui, dans certaines célébrations de baptême, le célébrant refait ce geste de Jésus sur les baptisés en disant « Le Seigneur Jésus a fait entendre les sourds et parler les muets ; qu'il vous donne d'écouter sa parole et de proclamer la foi pour la louange et la gloire de Dieu le Père ».

J'allais oublier : j'ai dit plus haut « Il ne nous reste plus qu'à rendre grâce pour le pardon de Dieu offert en permanence ! » Non, il reste encore une chose à faire et que Dieu attend de nous : pardonner à notre tour, sans délai, ni conditions... et çà, c'est tout un programme !

#### DEUXIÈME LECTURE: 2 Co 5, 20-21; 6, 1-2

#### Deuxième lettre de saint Paul Apôtre aux Corinthiens

**5** 20i

- Frères, nous sommes les ambassadeurs du Christ, et par nous c'est Dieu lui-même qui, en fait, vous adresse un appel. Au nom du Christ, nous vous le demandons, laissezvous réconcilier avec Dieu.
- Celui qui n'a pas connu le péché, Dieu l'a pour nous identifié au péché des hommes, afin que, grâce à lui, nous soyons identifiés à la justice de Dieu.

**6** 01

- Et puisque nous travaillons avec lui, nous vous invitons encore à ne pas laisser sans effet la grâce reçue de Dieu.
- Car il dit dans l'Écriture :

  Au moment favorable je t'ai exaucé,
  au jour du salut je suis venu à ton secours.
  Or, c'est maintenant le moment favorable, c'est maintenant le jour du salut.

# DEUXIÈME LECTURE – L'exégèse de Mme Thabut : 2 Co 5, 20-21; 6, 1-2

« Laissez-vous réconcilier avec Dieu », dit Paul ; mais qui dit réconciliation dit querelle. De quelle querelle s'agit-il puisque tout l'Ancien Testament répète sur tous les tons que Dieu n'est pas en querelle avec les hommes ? « Le Seigneur n'est pas toujours en procès, ne maintient pas sans fin ses reproches ; il n'agit pas envers nous selon nos fautes, ne nous rend pas selon nos offenses... Aussi loin qu'est l'Orient de l'Occident, il met loin de nous nos péchés... Il sait de quoi nous sommes pétris, il se souvient que nous sommes poussière » (Ps 102/103). « Que le méchant abandonne son chemin, et l'homme malfaisant, ses pensées. Qu'il retourne vers le Seigneur qui lui manifestera sa tendresse, vers notre Dieu, qui pardonne abondamment » (Is 55, 7). « Tu as pitié de tous parce que tu peux tout, et tu détournes les yeux des péchés des hommes pour les amener au repentir... Tu les épargnes tous, car ils sont à toi, Maître qui aimes la vie... Ta maîtrise sur tous te fait user de clémence envers tous » (Sq 11, 23... 12, 16).

Les hommes de la Bible en ont fait l'expérience : à commencer par David. Dieu n'ignorait pas qu'il avait du sang sur les mains (après le meurtre d'Urie, le mari de Bethsabée, 2 S, 12), et pourtant il envoie le prophète Nathan lui dire en substance : « *Tout ce que tu as, je te l'ai donné, et si ce n'est pas encore assez, je suis prêt à te donner encore tout ce que tu voudras*. » Dieu n'ignorait pas non plus que Salomon ne devait son trône qu'à la suppression de ses rivaux ; et pourtant, il écoute sa prière à Gabaon et l'exauce bien audelà de ce que le jeune roi avait osé lui demander (1 R 3). Mieux encore, le Nom même de Dieu, le « Miséricordieux » veut bien dire qu'il nous aime d'autant plus que nous sommes misérables.

Dieu n'est donc pas en querelle avec l'homme, mais pourtant Paul parle de réconciliation, car depuis que le monde est monde (Paul dit « *depuis Adam* », c'est ma même chose), l'homme fait des procès à Dieu. Le génie du texte de la Genèse (Gn 2-3) est d'attribuer au serpent la paternité de la phrase accusatrice contre Dieu : « *Dieu sait que le jour où vous* 

en mangerez, vos yeux s'ouvriront et vous serez comme des dieux possédant la connaissance de ce qui est bon ou mauvais » (autrement dit, Dieu est jaloux des hommes et ne leur veut pas de bien). Ce qui est sous-entendu par l'auteur de la Genèse, c'est que ce soupçon n'est pas naturel à l'homme, on peut donc l'en guérir. C'est bien ce que Paul dit ici : « C'est Dieu lui-même qui vous adresse un appel. Au nom du Christ, nous vous le demandons, laissez-vous réconcilier avec Dieu. »

Et qu'a fait Dieu pour ôter de nos cœurs cette querelle, ce soupçon ? « *Celui qui n'a pas connu le péché, Dieu l'a pour nous identifié au péché des hommes* » : Jésus, lui, n'a pas connu le péché, pas un instant, il n'a été en querelle avec son Père. Ailleurs, Paul dit : « *il s'est fait obéissant* » (Ph 2, 8) , c'est-à-dire confiant même à travers la souffrance et la mort. Il a essayé de faire partager aux hommes cette confiance et cette révélation d'un Dieu qui n'est qu'amour, pardon, secours des petits. Et, suprême paradoxe, c'est pour cela qu'il a été considéré comme un blasphémateur, mis au rang des pécheurs, et exécuté comme un maudit (Dt 21, 23).

Cet aveuglement des hommes s'est abattu sur lui, et Dieu a laissé faire parce que c'était le seul moyen de nous faire toucher du doigt jusqu'où peut aller son « zèle pour son peuple », comme dit le prophète Joël (cf. supra le commentaire de la 1<sup>e</sup> lecture). Jésus a subi dans sa chair le péché même des hommes, leur violence, leur haine, leur refus de la révélation d'un Dieu d'amour. Sur le visage du Christ en croix, nous contemplons jusqu'où va l'horreur de ce péché des hommes... mais aussi jusqu'où vont la douceur et le pardon de Dieu. Et de cette contemplation peut jaillir notre conversion, notre « justification » dirait Paul. « Ils lèveront les yeux vers celui qu'ils ont transpercé » disait déjà Zacharie (Za 12, 10), repris par saint Jean (Jn 19, 37). Découvrir en Jésus pardonnant à ses bourreaux l'image même de Dieu (car « qui m'a vu a vu le Père », Jn 14, 9), c'est entrer dans la réconciliation proposée par Dieu.

Reste à l'annoncer au monde : « Nous sommes les ambassadeurs du Christ », dit Paul qui se considère comme envoyé en mission d'ambassade auprès de ses frères. À notre tour de relayer cette mission. C'est probablement le sens de la citation de Paul à la fin du texte : « Car il dit dans l'Écriture : au moment favorable, je t'ai exaucé, au jour du salut je suis venu à ton secours. » C'est une phrase du prophète Isaïe dans l'un des chants du Serviteur : « Ainsi parle le Seigneur : Au temps de la faveur, je t'ai répondu, au jour du salut, je te suis venu en aide ; je t'ai mis en réserve et destiné à être l'alliance du peuple... en disant aux prisonniers : " sortez !", à ceux qui sont dans les ténèbres : " Montrezvous ! ". » (Is 49, 8-9). La mission d'Israël, Serviteur de Dieu, était bien présentée comme une ambassade libératrice. À son tour, le Christ a confié à son Église la mission d'annoncer au monde la rémission des péchés.

## **ÉVANGILE**: Mt 6, 1-6.16-18

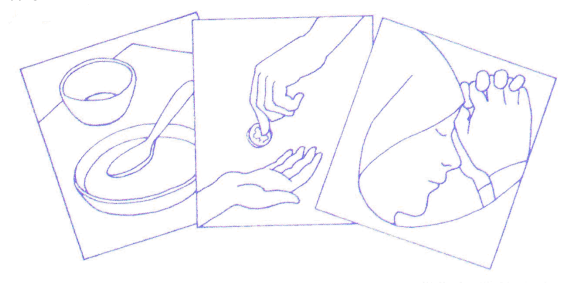
#### Évangile de Jésus-Christ selon saint Matthieu

6

O1i Comme les disciples s'étaient rassemblés autour de Jésus, sur la montagne, il leur disait : « Si vous voulez vivre comme des justes, évitez d'agir devant les hommes pour

- vous faire remarquer. Autrement, il n'y a pas de récompense pour vous auprès de votre Père qui est aux cieux.
- O2 Ainsi, quand tu fais l'aumône, ne fais pas sonner de la trompette devant toi, comme ceux qui se donnent en spectacle dans les synagogues et dans les rues, pour obtenir la gloire qui vient des hommes. Amen, je vous le déclare : ceux-là ont touché leur récompense.
- Mais toi, quand tu fais l'aumône, que ta main gauche ignore ce que donne ta main droite,
- o4 afin que ton aumône reste dans le secret ; ton Père voit ce que tu fais dans le secret : il te le revaudra.
- O5 Et quand vous priez, ne soyez pas comme ceux qui se donnent en spectacle : quand ils font leurs prières, ils aiment à se tenir debout dans les synagogues et les carrefours pour bien se montrer aux hommes. Amen, je vous le déclare : ceux-là ont touché leur récompense.
- Mais toi, quand tu pries, retire-toi au fond de ta maison, ferme la porte, et prie ton Père qui est présent dans le secret ; ton Père voit ce que tu fais dans le secret : il te le revaudra.
- Et quand vous jeûnez, ne prenez pas un air abattu, comme ceux qui se donnent en spectacle : ils se composent une mine défaite pour bien montrer aux hommes qu'ils jeûnent. Amen, je vous le déclare : ceux-là ont touché leur récompense.
- Mais toi, quand tu jeûnes, parfume-toi la tête et lave-toi le visage;
- ainsi, ton jeûne ne sera pas connu des hommes, mais seulement de ton Père qui est présent dans le secret ; ton Père voit ce que tu fais dans le secret : il te le revaudra.

Copyright AELF - 1980 - 2006 - Tous droits réservés



L'ÉVANGILE - L'exégèse de Mme Thabut : Mt 6, 1-6.16-18

Nous avons là deux petits extraits du discours sur la montagne qui occupe l'ensemble des chapitres 5 à 7 de l'évangile de saint Matthieu. Tout le discours est articulé autour d'un noyau central qui est le Notre Père (6, 9-13) ; c'est lui qui donne sens à tout le reste. Les recommandations que nous lisons aujourd'hui ne sont donc pas seulement des conseils d'ordre moral. Il y va du sens même de la foi : toutes nos démarches s'enracinent dans cette découverte que Dieu est Père. Ainsi prière, aumône et jeûne sont notre chemin pour

nous rapprocher du Dieu-Père ; jeûner, c'est apprendre à nous décentrer de nous-mêmes, prier c'est nous centrer sur Dieu, faire l'aumône, c'est nous centrer sur nos frères.

Par trois fois, Jésus reprend des formulations semblables qui semblent polémiques : « *Ne soyez pas comme ceux qui se donnent en spectacle...* » Il faut avoir en tête la très grande importance des attitudes religieuses dans la société juive de l'époque, avec le risque inévitable d'attacher trop de prix aux manifestations extérieures. Sans doute certains personnages en vue n'y échappaient pas ! Ainsi parfois Matthieu a-t-il retenu les reproches de Jésus à ceux qui s'attachaient plus à la longueur de leurs franges qu'à la miséricorde et à la fidélité (Mt 23, 5 sq.)

Ici, au contraire, Jésus invite ses disciples à une opération vérité : « Si vous voulez vivre comme des justes, évitez d'agir devant les hommes pour vous faire remarquer. » Quelques versets plus haut, il avait déjà dit : « Si votre justice ne dépasse pas celle des scribes et des pharisiens, non, vous n'entrerez pas dans le Royaume des cieux » (5, 20). La justice était le grand souci des croyants : et si Jésus cite la recherche de la justice à deux reprises dans les béatitudes (dans ce même discours), c'est parce que ce mot, cette soif étaient familiers à ses auditeurs de Palestine. « Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice : ils seront rassasiés » (5,6) ; Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice : le Royaume des cieux est à eux » (5, 10).

La vraie « *justice* » au sens biblique consiste à être en harmonie avec le projet de Dieu et non à accumuler des pratiques, si nobles soient-elles. La fameuse phrase du livre de la Genèse - « Abraham eut foi dans le Seigneur et pour cela le Seigneur le considéra comme juste » (Gn 15, 6) – nous a appris que la justice est d'abord justesse, au sens d'un instrument de musique, accord profond avec la volonté de Dieu. (Voir commentaire de ce texte pour la fête de la Sainte Famille, année B. *Texte rapporté à la suite de ce commentaire*).

Ainsi les trois pratiques – prière, jeûne, aumône – sont-elles des chemins de justice. Par la prière, nous laissons Dieu nous ajuster à son projet ; nous disons : « *Que ton nom soit sanctifié, que ton Règne vienne, que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel.* » Et nous attendons de lui qu'il nous enseigne les vrais besoins du Royaume. Jésus fait précéder l'apprentissage du Notre Père de cette autre recommandation : « *Quand vous priez, ne rabâchez pas comme les païens ; ils s'imaginent que c'est à force de paroles qu'ils se feront exaucer. Ne leur ressemblez donc pas, car votre Père sait ce dont vous avez besoin, avant que vous le lui demandiez » (6, 7-8).* 

Le jeûne est bien dans la même ligne : cessant de poursuivre ce que nous croyons nécessaire à notre bonheur, et qui risque peu à peu de nous accaparer, nous apprenons la liberté et recherchons les véritables priorités ; car « *l'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu* », disait Jésus en jeûnant lui-même (Mt 4,4). Et, un peu plus loin, dans ce même discours sur la montagne, il reprend ce thème : « *Ne vous inquiétez pas en disant* " *Qu'allons-nous manger ? Qu'allons-nous boire ? De quoi allons-nous nous vêtir ?* " – *Tout cela, les païens le recherchent sans répit - , il sait bien, votre Père céleste, que vous avez besoin de toutes ces choses. Cherchez d'abord le Royaume et la justice de Dieu et tout cela vous sera donné par surcroît » (Mt 6, 31-33).* 

Quant à l'aumône, elle est le fruit de notre ajustement à la volonté de Dieu, puisqu'elle fait de nous des miséricordieux. Le mot « aumône » est de la même famille que « eleison » ;

faire l'aumône, c'est ouvrir nos cœurs à la pitié. Car Dieu veut le bonheur de tous ses enfants et la justice au sens de l'harmonie avec Lui comporte donc inévitablement une dimension de justice sociale. La parabole du jugement dernier, dans le même évangile de Matthieu (25, 31-46) le confirme : « Venez, les bénis de mon Père, recevez en partage le Royaume qui a été préparé pour vous depuis la fondation du monde. Car j'ai eu faim et vous m'avez donné à manger... et les justes s'en iront à la vie éternelle. » Les conduites que Jésus fustige (« Ne soyez pas comme ceux qui se donnent en spectacle ») vont à l'inverse : elles sont une manière subtile de rester centrés sur nous. Le drame, c'est qu'elles ferment notre cœur à l'action transformante de l'Esprit. Nous resterons avec notre suffisance et notre pauvreté.